
1 

 

Mémoires et espaces  

dans les littératures hispano-américaines  

 

 

Toujours, devant l’espace, nous sommes devant du temps, pourrait-on affirmer en nous 

inspirant des propos de Georges Didi-Huberman1, ce que ne contredit pas l’étymon « spatium » 

signifiant non pas seulement une étendue, mais également un laps de temps ou la durée. 

L’espace, auquel la temporalité apporte une histoire et une profondeur, s’avère donc empreint 

de mémoire, tandis que celle-ci convoque l’espace si l’on en croit l’assertion de Maurice 

Halbwachs pour lequel « il n'est point de mémoire collective qui ne se déroule dans un cadre 

spatial »2. La mémoire serait-elle aussi consubstantiellement liée à l’espace qu’elle l’est au 

temps ? Et quels rapports la littérature entretient-elle avec eux ?  

L’« indissolubilité de l’espace et du temps » a amené Mikhaïl Bakhtine à considérer que 

le chronotope, principale matérialisation du temps dans l’espace, apparaît comme le centre de 

la configuration figurative, comme l’incarnation du roman tout entier3 ; de fait, on peut 

difficilement dissocier temps et espace dans l’étude d’un récit dont ils forment le cadre de 

l’intrigue, l’espace pouvant participer à cette dernière de façon déterminante.  

Avec la postmodernité, la séparation entre le texte et le réel prônée par les formalistes 

s’est atténuée, et l’espace fictionnel n’exclut donc plus sa relation avec l’espace réel : sans 

restreindre l’œuvre au milieu dans lequel elle apparaît, on reconnaît que la littérature parle du 

monde et s’inspire du hors-texte. L’espace, qu’il soit perçu, conçu ou vécu, s’avère une 

représentation4, celle-ci n’étant « ni redoublement mimétique d’un modèle, ni vérité absolue, 

mais médiation imaginaire entre la conscience et le monde, dont il est impossible de 

s’abstraire », dit Pierre Glaudes5. Il ne s’agit pas d’étudier les référents extra-littéraires ou 

l’adéquation du texte avec ces derniers, quelque effet de réel qu’ils produisent, mais bien les 

(re)significations qu’ils proposent, leur mise en écriture et leur mise en mémoire littéraires, en 

n’omettant pas qu’un espace “de papier” réécrit le hors-texte : l’espace littéraire serait « une 

composition de lieux arrachés à leur cadre réaliste pour ne plus obéir qu’à des lois littéraires, 

indifférentes aux contingences du lieu et du temps », selon Michel Collot6.  

Le tournant épistémologique du spatial turn, apparu aux États-Unis dans les années 

1980 et dont la postmodernité a créé les conditions, a fait entrer l’époque contemporaine dans 

une ère de spatialité7 en revalorisant l’espace, ce qui a conduit à de nouvelles méthodologies 

parmi lesquelles la géocritique qui offre d’autres perspectives théoriques en opérant une lecture 

plurielle et critique des espaces – amenant d’ailleurs à se demander, entre réel et fiction, qui, du 

texte ou de l’espace, crée l’autre. Entre géographie du réel et géographie de l’imaginaire, la 

géocritique s’intéresse à la relation étroite qui relie espace et texte, ainsi que l’affirme Bertrand 

Westphal : « l’espace informe le texte lorsque s’agence la représentation fictionnelle d’un 

référent spatial. Inversement […] l’impact du texte (fictionnel) sur l’espace est patent lorsque 

se met en place une chaîne intertextuelle qui associe la “réalité” spatiale et la fiction », cette 

dernière pouvant modifier la perception de l’espace extra-littéraire pris pour référence8. C’est 

l’expérience de l’espace et sa réécriture fictionnelle qui importent.  Espaces de mémoire et 

 
1 « Toujours, devant l’image, nous sommes devant du temps », Georges Didi-Huberman, dans l’ouverture de 

Devant le temps. Histoire de l’art et anachronisme des images, Paris, Les Éditions de Minuit, 2000, p. 9. 
2 Maurice Halbwachs, La mémoire collective, Paris, Presses Universitaires de France, 1968, p. 146. 
3 Mikhaïl Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Paris, Gallimard, 1978, p. 237 et 391. 
4 Nous reprenons ici la catégorisation d’Henri Lefebvre dans La production de l’espace (1974). 
5 Pierre Glaudes (dir.), « Introduction », La représentation dans la littérature et les arts, Toulouse, Presses 

Universitaires du Mirail, 1999, p. XXI. 
6 Michel Collot, Pour une géographie littéraire, Paris, Éditions Corti, 2014, p. 95. 
7 Bertrand Westphal, La géocritique. Réel, fiction, espace, Paris, Les Éditions de Minuit, 2007, p. 45. 
8 Ibid., p. 273. L’auteur est le fondateur de la géocritique. 



2 

 

mémoire des espaces, traversés par des événements et des mutations, produisent – ou sont 

produits par – des discours, des récits, dans lesquels l’espace s’avère un signifiant autant qu’un 

signifié, comme le remarquait Genette. 

Bertrand Westphal observe une constante de l’espace contemporain : sa mobilité et, 

avec elle, un état permanent de transgression, de franchissement, une « transgressivité » donc, 

qui ferait de tout espace un ensemble non plus statique mais fluctuant et fluide9. Certaines 

dénominations postmodernes désignent, par ailleurs, des espaces qui se distinguent des autres : 

« hétérotopies » foucaldiennes, « non-lieux » de l’ethnologue Marc Augé, « hyper-lieux » du 

géographe Michel Lussault qui évoque ces « lieux-événement » soumis à une mémoire qui 

modifie la valeur symbolique de l’espace10 : si l’espace constitue un produit social, il peut 

devenir contre-espace, espace du refus, résistant à l’espace public comme représentation du 

pouvoir, ainsi que l’envisageait Habermas11. La littérature qui réécrit l’espace peut donner voix 

aux marges invisibilisées, opposer aux espaces hégémoniques ces espaces oppositionnels qui 

défient les représentations dominantes et les mémoires autorisées. Interstices et frontières, qui 

représentent également des espaces autres, renvoient eux aussi à la mémoire et à des identités 

sociales et culturelles : « Les frontières sont du temps inscrit dans l’espace ; elles restent des 

buttes-témoins du passé ou des fronts vifs, selon les conjonctures locales, toujours des lieux de 

mémoire et parfois de ressentiment », affirme le géographe Michel Foucher12.   

L’espace, imprégné de mémoire (historique, sociale, culturelle) et parcouru 

d’imaginaires et de discours, n’existe que par la référence à un sujet, un groupe, un point de 

vue, autant dire qu’il n’est pas neutre mais chargé de sens pour celui qui s’y trouve (ou qui s’en 

éloigne si l’on songe aux espaces envisagés depuis l’exil, l’absence ou la perte) ; métaphore du 

système social et champ de valeurs partagé par une communauté, il existe par ce qui le remplit 

et devient à son tour source de comportements, selon Abraham Moles et Élisabeth Rohmer dans 

Psychosociologie de l’espace13, participant à la construction de l’individu et à l’idée qu’il se 

fait de lui-même. Une dimension sensorielle de la mémoire spatiale peut émaner du lien affectif 

entre les personnes et le lieu : le géographe Yi-Fu Tuan a popularisé le terme de « topophilie » 

pour désigner cet attachement émotionnel aux lieux qui structure notre rapport au monde et 

notre mémoire des espaces14. Les textes littéraires peuvent précisément mobiliser les sons, les 

odeurs, les textures ou les sensations comme déclencheurs mémoriels et comme façons 

d’habiter l’espace ou de s’en souvenir. Gaston Bachelard, pour lequel il y a un sens à dire qu’on 

« lit » un espace15, a d’ailleurs montré, notamment dans La Poétique de l’espace, combien 

l’imagination et les rêveries sensorielles participent de l’expérience des lieux.  

Un nouveau discours ou de nouveaux imaginaires construisent un nouvel espace et, avec 

lui, de nouvelles mémoires, qui produiront à leur tour d’autres imaginaires, resémantisant 

l’espace. En Amérique latine, dont territoires et nations ont été parcourus ou façonnés par une 

histoire de conquêtes et de colonisations, de dictatures et de révolutions, entre autres violences 

directes et productrices de violences structurelles, mais qui ont connu également, pour certains, 

des procédures de réconciliation ou des processus de paix, des (contre-)récits mémoriels tendent 

 
9 Ibid., p. 17. On trouve cette représentation mobile des espaces chez le philosophe Gilles Deleuze et le 

psychanalyste Félix Guattari avec les concepts de déterritorialisation et reterritorialisation, dans Mille Plateaux. 
Capitalisme et schizophrénie 2, Paris, Les Éditions de Minuit, 1980, p. 635. 
10 Voir Michel Foucault, Le corps utopique suivi de Les hétérotopies, Éditions Lignes, Paris, 2009 ; Marc Augé, 

Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris, Seuil, 1992 ; Michel Lussault, Hyper-lieux. 

Les nouvelles géographies de la mondialisation, Paris, Seuil, 2017. 
11 Jürgen Habermas, L’espace public, Payot, 1988. 
12 Michel Foucher, L’obsession des frontières, Paris, Perrin, 2007, p. 28. 
13 Abraham Moles et Élisabeth Rohmer, Psychosociologie de l’espace, Paris, L’Harmattan, 1998, p. 11, 22, 25.  
14 Yi-Fu Tuan, Topophilia. A Study of environmental perception, attitudes and values, Englewood Cliffs (New 

Jersey), Prentice Hall, 1974. 
15 Gaston Bachelard, La poétique de l’espace, Paris, Presses Universitaires de France, 1957, p. 95. 



3 

 

à ébranler la version officielle ou se mettent au service de luttes sociales et identitaires qui 

rendent les marges créatrices, par exemple au moyen de collectifs ou grâce à de nouvelles 

solidarités. Selon quels jeux d’espaces et quelle mémoire, confrontative et revendicatrice, ou 

résiliente et plus apaisée, ces récits s’élaborent-ils ? 

 

Si l’espace est pétri de mémoire(s), la mémoire émane à son tour de l’espace. Maurice 

Halbwachs, fondateur d’une sociologie de la mémoire, pose l’importance du « cadre », à savoir 

l’ensemble des notions, du contexte, des pensées qui entourent les souvenirs, et qui sont faits 

en grande partie par la société ; autant dire que les cadres sont sociaux et que l’individu se 

souvient en fonction d’un certain sens donné par le langage, la famille, la religion, la classe 

sociale, entre autres exemples de facteurs de cohésion des groupes sociaux16 : « Si la mémoire 

collective tire sa force et sa durée de ce qu’elle a pour support un ensemble d’hommes, ce sont 

cependant des individus qui se souviennent, en tant que membres d’un groupe. Nous dirions 

volontiers que chaque mémoire individuelle est un point de vue sur la mémoire collective 

[…] », dit Halbwachs qui distingue deux mémoires : l’une, intérieure et personnelle, la mémoire 

autobiographique, l’autre extérieure et sociale, la mémoire historique17. Mais si « l’individu 

évoque ses souvenirs en s’aidant des cadres de la mémoire sociale », les divers groupes sociaux 

peuvent à chaque instant reconstruire leur passé18.   

Les espaces n’échappent pas à une réécriture subjective, et l’idée d’une construction 

spatiale des souvenirs a été démontrée par Pierre Nora dans son incontournable Les lieux de 

mémoire, ces lieux qui sont « notre moment de l’histoire nationale », la mémoire ayant d’autant 

plus besoin « de supports extérieurs et de repères tangibles d’une existence qui ne vit plus qu’à 

travers eux », qu’elle est moins vécue de l’intérieur19. Ces lieux de mémoire le sont dans un 

sens matériel, symbolique et fonctionnel : ils sont investis « d’une aura symbolique »20.  

Paul Ricœur et ses travaux de référence sur la mémoire et l’histoire, ont montré ou 

rappelé la nécessité d’un devoir de mémoire qui est un devoir de rendre justice, par le souvenir, 

à un autre que soi21, une mémoire juste et responsable mais délivrée de la culpabilité et qui ne 

trébuche pas sur l’écueil de l’injonction ou d’autres abus tels que la mémoire empêchée, 

la mémoire manipulée ou la mémoire obligée22. Sacraliser la mémoire est un autre moyen de la 

rendre stérile, affirmait Tzvetan Todorov pour lequel la question était de savoir de quelle 

manière on se sert du passé et dans quel but ?23 Elizabeth Jelin, qui s’est intéressée aux 

mémoires de la répression en Amérique latine dans Los trabajos de la memoria, reprend ces 

questions avec les « entrepreneurs de mémoire » qui, recherchant la reconnaissance sociale et 

la légitimité politique de leur interprétation du passé, diffusent certains récits mémoriels dans 

l’espace public, défendant ou contestant – et reconstruisant donc – des mémoires collectives24. 

La mémoire familiale, elle aussi collective et plurielle, spatialisée et symbolique, 

n’échappe pas à ces remarques et tensions dans la transmission – et donc la narration – du passé. 

Anne Muxel propose une distinction entre une « mémoire intime » et une « mémoire 

constituée », la première étant personnelle, émotionnelle et sensorielle et pouvant ressurgir 

inopinément, la seconde étant moins affective et plus codifiée, émanant du groupe et transmise 

 
16 Alexandre Abensour, La mémoire, Paris Flammarion, Collection Corpus, 2014, p. 202 et 203. 
17 Maurice Halbwachs, La mémoire collective, op. cit., p. 33 et 37. 
18 Maurice Halbwachs, Les cadres sociaux de la mémoire, Alcan, 1925, p. 206. 
19 Pierre Nora (dir.), Les lieux de mémoire. I La République, Paris, Éditions Gallimard, 1984, p. XLI et XXVI. 
20 Jean-Hugues Déchaux, Le souvenir des morts. Essai sur le lien de filiation, Paris, Presses Universitaires de 

France, 1997, p. 179. 
21 Catherine Coquio, Le mal de vérité. Ou l’utopie de la mémoire, Paris, Armand Colin, 2015, p. 137. 
22 Paul Ricœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Seuil, 2000. 
23 Tzvetan Todorov, Les abus de la mémoire, Paris, Arléa, 2004, p. 33. 
24 Elizabeth Jelin, Los trabajos de la memoria, Madrid, Siglo XXI de España Editores, 2002. 



4 

 

entre générations25. On songe, en l’occurrence, aux travaux de Marianne Hirsch qui propose le 

terme de « postmémoire » pour désigner la transmission des traumatismes (de la guerre ou du 

génocide) chez ceux qui n’ont pas vécu l’événement mais qui ont grandi en écoutant les récits 

de ceux-ci26, la « génération-charnière » (hinge generation). On ne peut d’ailleurs omettre les 

recherches des psychanalystes Nicolas Abraham et de Maria Torok sur les « fantômes » et les 

« cryptes » laissés par des traumatismes ou des secrets, entre autres formes de hantise du 

passé27. Les concepts et catégories ne manquent pas dans ces réflexions inépuisables et toujours 

renouvelées sur la mémoire.  

Ce tournant mémoriel (memory turn) a constitué, autour des années 1980, un 

changement majeur dans l’appréhension du passé qu’il n’approche plus depuis la perspective 

des faits ou de l’histoire événementielle – encore moins avec l’idée d’une vérité historique 

objective –, mais depuis celle de la mémoire collective (témoignages et commémorations, 

silences ou trop-pleins de la mémoire qui ne l’empêchent pourtant pas d’être en partie 

lacunaire), de la manière dont les sociétés se souviennent et transmettent le passé, autrement dit 

la manière dont elles le mettent en récit. Pour Ricœur, qui trouvait légitime « de traiter les 

structures profondes de l’imaginaire pour des matrices communes à la création d’intrigues 

romanesques et à celles d’intrigues historiennes » tout en rappelant qu’« il devient urgent de 

spécifier le moment référentiel qui sépare l’histoire de la fiction »28 et en soulignant les 

différences fondamentales qui distinguent histoire et mémoire dans leur rapport au passé, la 

mémoire est toujours narrativisée. Or, la relecture et la réécriture de l’événement cristallisent 

certains enjeux, entre récupération, tension et réfutation, sur un plan politique ou social, mais 

également littéraire, ce qui nous intéresse étant la manière dont la littérature (re)construit 

l’événement et l’espace, remodèle leur perception et leur sens, les “met en mémoire”. 

Pierre Laborie s’intéresse à ces phases de construction de l’imaginaire social de 

l’événement et de reconstructions successives des mémoires collectives, en invitant à 

s’interroger sur le rôle des modes de réception dans la construction de l’événement et de la 

fabrication du sens qui lui est attribué, mais également sur la réception comme structure, comme 

procédure sélective des faits et comme lieu de formation des effets structurants de l’événement, 

sur ses limites dans « l’invention du sens », sur le poids des temporalités qui orientent ou 

décident du mode de réception29. Le présent reconfigure le passé, se reconfigurant à travers ce 

dernier. La lecture du passé suppose un « décantage » – pour parler comme Marc Bloch – opéré 

par la mémoire : « C’est elle qui décante le passé de son exactitude », rappelle Georges Didi-

Huberman30. La mémoire, pétrie d’affects et ignorant la chronologie, édulcore ou dramatise, 

dénie ou surinvestit, comprime ou dilate, un passé avec lequel elle n’entretient qu’un rapport 

partiel ou relatif.  

Dans La mémoire saturée, Régine Robin interroge précisément la multiplicité de 

discours et de représentations sur un passé non critiqué, l’indifférenciation des événements, 

certains mécanismes d’inversion ou de symétrie (on valorise ce qui avait été dévalorisé), ou 

encore une oscillation entre différentes formes de mémoire en conflit31, par exemple entre 

l’effacement des traces32 et le fantasme de tout conserver visible dans la passion de 

 
25 Jean-Hugues Déchaux, op. cit., p. 157 
26 Marianne Hirsch, Family Frames. Photography Narrative and Postmemory, Cambridge, Harvard University 

Press, 1997, p. 22.  
27 Nicolas Abraham et Maria Torok, L’écorce et le noyau, Paris, Flammarion, 1978. 
28 Paul Ricœur, op. cit., p. 328. 
29 Pierre Laborie, Penser l’événement : 1940-1945, Paris, Gallimard, 2019, p. 30 et 35. 
30 Georges Didi-Huberman, op. cit., p. 36 et 37.  
31 Régine Robin, La mémoire saturée, Paris, Éditions Stock, 2003, p. 18-19, et 109 pour les mécanismes 

d’inversion. 
32 Les intitulés des sections offrent des termes choisis : entre détournements, dénégations et déplacements, il s’agit 

de démolir, amnistier, effacer, substituer. 



5 

 

l’archivage33, les nouveaux musées, expositions et cérémonies, entre autres saturations 

patrimoniales qui ne refusent pas la falsification de l’histoire34.  

Régine Robin, lorsqu’elle considère ces « relectures » ou « réinterprétations » qui 

« formulent de nouvelles hypothèses, mettent en place de nouvelles interrogations, produisent 

de nouvelles lectures »35, évoque une « mémoire hypertexte » et, dans son sillage, les 

hypertextes de fiction, pouvant émaner de nouveaux genres – ou même d’écritures hors genre, 

ni fictionnelles, ni historiques – à même de représenter des espaces d’écriture qui “rendent 

compte” de l’événement36, la fiction constituant un riche et suggestif espace de mémoire(s).  

 

Il s’agira de voir comment les littératures de l’aire hispano-américaine s’emparent de 

ces questions, dans quelle mesure mémoire et espace sont mis en relation, entre eux et avec 

d’autres éléments du texte, de quelle manière ils s’insèrent et opèrent dans le récit (ou le poème, 

ou la pièce de théâtre), et quelle est leur fonction, ou encore quels discours ils produisent, selon 

quelles stratégies narratives et pour quels enjeux. 

Mémoire et espace participent-ils à la vraisemblance du récit, portent-ils un savoir, des 

significations, des valeurs ? Apparaissent-ils en concordance ou en dissonance ? Dévoilent-ils 

des espaces en tension, des espaces reconquis, réhabilités, resignifiés ? Quelles nouvelles 

constructions de l’espace et/ou de la mémoire (collective, familiale, individuelle) proposent-ils 

ou quels imaginaires révèlent-ils ? Quelle place accordent-ils aux questions des minorités et du 

genre ? On démasquera de possibles récupérations, instrumentalisations ou nouveaux 

manichéismes, s’il y a lieu. 

Quelles incidences des relations entre mémoire et espace sur la forme et les techniques 

narratives observe-t-on ? Privilégient-elles des formes particulières – par exemple, une syntaxe 

malmenée ou un texte morcelé pour exprimer la mémoire du trauma ; ou la polyphonie 

multipliant les perspectives et témoignant de mémoires plurielles et d’espaces variés ? Dans le 

cas spécifique du théâtre où l’espace de la scène et celui du corps s’ajoutent à l’espace textuel, 

par quels dispositifs scéniques sont représentés et dramatisés espaces et mémoires, et comment 

dialoguent-ils ?  

Quels que soient les aspects étudiés, mémoires et espaces seront considérés 

corrélativement, dans leurs interactions, voire leurs causalités. 

 

 

Les propositions d’articles inédits porteront sur la littérature récente ou contemporaine : 

le roman, la nouvelle, la poésie, le théâtre, voire l’autofiction.  

Le résumé, d’une dizaine de lignes environ, en français ou en espagnol, sera adressé 

avant le 14 avril 2026 à Nathalie Besse et Julie Martz : nbesse@unistra.fr, martzj@unistra.fr   

Le résumé sera accompagné de :  

 - 4-5 mots-clés  

 - l’établissement de rattachement et le mail professionnel  

 - une notice bio-bibliographique de 5 lignes  

Une réponse sera donnée en mai et les articles seront attendus pour le 30 septembre 2026 

en vue d’une publication à l’automne 2027 dans le numéro 39 de la revue ReCHERches. 

 
33 Ibid., p. 19-20. Or, l’archive, selon Jacques Derrida, n’est pas seulement un lieu de conservation d’un contenu 

passé : « l’archivation produit autant qu’elle enregistre l’événement ». Voir Mal d’archive. Une impression 

freudienne, Paris, Éditions Galilée, 1995, p. 34. 
34 Régine Robin, op. cit., p. 113 et 121. Quoique ces remarques concernent essentiellement l’appréhension de la 

Shoah ou de certains événements et formes mémorielles en France, elles s’appliquent dans l’aire hispano-

américaine où la notion de trauma n’est pas étrangère et qui possède elle aussi ses histoires, ses événements et ses 

réélaborations. 
35 Ibid., p. 196. 
36 Ibid., p. 277. 

mailto:nbesse@unistra.fr
mailto:martzj@unistra.fr

